
 

 

 
 
 

parmeshwarkaniyam.org 
 

परिशिष्ट 8i: कू्रस और मंदिर 
 

यह पषृ्ठ उस श्रृखंला का हिस्सा है जो परमेश्वर की उन व्यवस्थाओ ंकी पड़ताल करती है जिन्हें केवल तभी माना जा सकता था जब 
यरूशलेम में मदंिर खड़ा था। 

●​ परिशिष्ट 8a: वे परमेश्वर की व्यवस्थाएँ जिन्हें मदंिर की आवश्यकता थी 
●​ परिशिष्ट 8b: बलिदान — आज इन्हें मानना क्यों असम्भव है 
●​ परिशिष्ट 8c: बाइबिल के पर्व — आज इनमें से कोई भी क्यों नहीं रखा जा सकता 
●​ परिशिष्ट 8d: शदु्धिकरण की व्यवस्थाएँ — मदंिर के बिना इन्हें मानना क्यों असम्भव है 
●​ परिशिष्ट 8e: दशमांश और पहिलौठे फल — आज इन्हें मानना क्यों असम्भव है 
●​ परिशिष्ट 8f: परमप्रसाद सेवा — यीश ुका अतंिम भोजन पास्का था 
●​ परिशिष्ट 8g: नज़ीर और मन्नत की व्यवस्थाएँ — आज इन्हें मानना क्यों असम्भव है 
●​ परिशिष्ट 8h: मदंिर से सबंधंित आशंिक और प्रतीकात्मक आज्ञाकारिता 
●​ परिशिष्ट 8i: कू्रस और मदंिर (यह पषृ्ठ)। 

 

कू्रस और मदंिर एक-दसूरे के शत्र ुनहीं हैं, और न ही वे दो “चरण” हैं जिनमें एक दसूरे को रद्द कर देता हो। परमेश्वर की व्यवस्था 
सदा की है (भजन सहंिता 119:89; 119:160; मलाकी 3:6)। मदंिर की व्यवस्था — अपने बलिदानों, याजकों और शदु्धता की 
विधियों सहित — उसी अनन्त व्यवस्था के द्वारा दी गई थी। यीश ुकी मतृ्य ुने एक भी आज्ञा को नहीं मिटाया; उसने केवल यह 
प्रगट किया कि वे आज्ञाएँ शरुु से ही वास्तव में क्या कह रही थीं। मदंिर बलिदानों को समाप्त करने के लिए नष्ट नहीं किया गया, 
बल्कि अवज्ञा के न्याय के रूप में (2 इतिहास 36:14-19; यिर्मयाह 7:12-14; लकूा 19:41-44)। हमारा काम इन सब सत्यों को 
साथ-साथ थामे रखना है, बिना कोई नया धर्म गढे़ जो कू्रस के नाम पर परमेश्वर की व्यवस्था को मनषु्यों के विचारों से बदल दे। 

दिखाई देने वाला टकराव: मेम्ना और वेदी 
पहली नज़र में एक टकराव सा दिखता है: 

●​ एक ओर परमेश्वर की व्यवस्था है जो बलिदान, चढ़ावे और याजकीय सेवा की आज्ञा देती है (लवै्यव्यवस्था 1:1-2; 
निर्गमन 28:1)। 

1 I 6 
 

https://parmeshwarkaniyam.org
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8a-the-laws-of-god-that-require-the-temple/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8b-the-sacrifices-why-they-cannot-be-kept-today/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8c-the-biblical-festivals-why-none-of-them-can-be-kept-today/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8d-the-purification-laws-why-they-cannot-be-kept-without-the-temple/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8e-tithes-and-firstfruits-why-they-cannot-be-kept-today/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8f-the-communion-service-the-last-supper-of-jesus-was-passover/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8g-nazarite-and-vow-laws-why-they-cannot-be-kept-today/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8h-partial-and-symbolic-obedience-related-to-the-temple/
https://parmeshwarkaniyam.org/appendix-8i-the-cross-and-the-temple/


●​ और दसूरी ओर यीश ुहैं, जिन्हें “देखो, यह परमेश्वर का मेम्ना है जो जगत के पाप उठा ले जाता है” के रूप में प्रस्ततु 
किया गया है (यहून्ना 1:29; 1 यहून्ना 2:2)। 

बहुत से लोग उस निष्कर्ष पर जल्दी पहँुच जात ेहैं जो पवित्रशास्त्र कभी नहीं सिखाता: “यदि यीश ुमेम्ना हैं, तो बलिदान समाप्त हो 
गए, मदंिर का काम ख़त्म हो गया, और जो व्यवस्था इन्हें आज्ञा देती थी वह अब महत्त्व नहीं रखती।” 

पर यीश ुने स्वय ंइस तर्क  को अस्वीकार किया। उन्होंने साफ-साफ कहा कि वे व्यवस्था या भविष्यद्वक्ताओ ंको लोप करने नहीं, 
परन्त ुपरूा करने आए हैं, और यह कि जब तक आकाश और पथृ्वी टल न जाएँ, व्यवस्था का एक भी बिन्द ुनहीं गिरेगा (मत्ती 
5:17-19; लकूा 16:17)। आकाश और पथृ्वी अभी भी हैं। व्यवस्था अभी भी खड़ी है। बलिदानों, चढ़ावों और मदंिर के बारे में जो 
आज्ञाएँ हैं, उन्हें उनके होंठों ने कभी रद्द नहीं किया। 

कू्रस मदंिर की व्यवस्थाओ ंको मिटाता नहीं; कू्रस दिखाता है कि वे सचमचु किस ओर सकेंत कर रही थीं। 

परमेश्वर के मेम्ने के रूप में यीश ु— बिना रद्द किए परूा करना 
जब यहून्ना ने यीश ुको “परमेश्वर का मेम्ना” कहा (यहून्ना 1:29), तो वह बलिदान व्यवस्था के अतं की घोषणा नहीं कर रहे थे। वे 
हर उस बलिदान के सच्चे अर्थ की घोषणा कर रहे थे जो विश्वास के साथ कभी चढ़ाया गया था। पशओु ंके लहू में स्वय ंमें कोई 
सामर्थ्य नहीं था (1 पतरस 1:19-20)। सामर्थ्य इस आज्ञाकारिता से आता था कि लोग परमेश्वर की आज्ञा मान रहे थे, और इस 
तथ्य से कि वह बलिदान एक और बड़ ेभविष्य के बलिदान — सच्चे मेम्ने — की ओर सकेंत करता था। परमेश्वर एक बात कहकर 
बाद में उसे नकारता नहीं (गिनती 23:19)। 

शरुु से ही क्षमा दो बातों के साथ मिलकर आती रही है: 

●​ जो कुछ परमेश्वर ने आज्ञा दी, उसकी आज्ञाकारिता (व्यवस्थाविवरण 11:26-28; यहेजकेल 20:21) 
●​ वह प्रबन्ध जो स्वय ंपरमेश्वर ने शदु्धि के लिए ठहराया (लवै्यव्यवस्था 17:11; इब्रानियों 9:22) 

प्राचीन इस्राएल में आज्ञाकारी लोग मदंिर में जात,े व्यवस्था के अनसुार बलिदान चढ़ात ेऔर वास्तविक, लेकिन अस्थायी, 
वाचा-सबंधंी शदु्धि पात ेथे। आज आज्ञाकारी लोगों को पिता सच्चे मेम्ने, यीश,ु के पास ले जात ेहैं, अनन्त शदु्धि के लिए (यहून्ना 
6:37; 6:39; 6:44; 6:65; 17:6)। पटैर्न वही है: परमेश्वर कभी भी विद्रोहियों को शदु्ध नहीं करता (यशायाह 1:11-15)। 

यह तथ्य कि यीश ुसच्चे मेम्ना हैं, बलिदानों की आज्ञाओ ंको फाड़ नहीं देता; बल्कि यह सिद्ध करता है कि परमेश्वर कभी केवल 
“खिलौने जसेै” चिन्हों से नहीं खेल रहा था। मदंिर में जो कुछ भी था वह गम्भीर था, और वह सब कुछ किसी वास्तविक बात की ओर 
सकेंत कर रहा था। 

कू्रस के बाद भी बलिदान क्यों चलत ेरहे 
यदि परमेश्वर का उद्देश्य यह होता कि जसेै ही यीश ुमरेँ, उसी क्षण बलिदान व्यवस्था का अन्त हो जाए, तो मदंिर उसी दिन गिर 
जाता। पर वास्तव में क्या हुआ? 

●​ मदंिर का परदा तो फट गया (मत्ती 27:51), पर भवन खड़ा रहा और वहाँ आराधना चलती रही (पे्ररितों के काम 2:46; 
3:1; 21:26)। 

●​ बलिदान और मदंिर की विधियाँ प्रतिदिन चलती रहीं (पे्ररितों के काम 3:1; 21:26), और पे्ररितों के काम की परूी कहानी 
एक क्रियाशील मन्दिर व्यवस्था को मानकर चलती है। 

●​ याजक अपनी सेवा करत ेरहे (पे्ररितों के काम 4:1; 6:7)। 
2 I 6 

 



●​ पर्वों को अब भी यरूशलेम में मनाया जाता रहा (पे्ररितों के काम 2:1; 20:16)। 
●​ पनुरुत्थान के बाद भी जो यीश ुपर विश्वास करत ेथे वे मदंिर में देखे जात ेथे (पे्ररितों के काम 2:46; 3:1; 5:20-21; 

21:26), और हज़ारों यहूदी जो उस पर विश्वास करत ेथे, “व्यवस्था के विषय में सब के सब बढे़ चाव” से भरे हुए थे 
(पे्ररितों के काम 21:20)। 

न तो व्यवस्था में, न यीश ुके वचनों में, और न ही भविष्यद्वक्ताओ ंमें कहीं यह घोषणा है कि मसीह की मतृ्य ुके बाद बलिदान तरंुत 
पाप या व्यर्थ हो जाएँगे। कोई भविष्यवाणी यह नहीं कहती, “मेरे पतु्र की मतृ्य ुके बाद तमु पश ुलाना बन्द कर देना, क्योंकि बलिदान 
की मेरी व्यवस्था रद्द हो गई है।” 

इसके विपरीत, मन्दिर की सेवा इसलिये जारी रही क्योंकि परमेश्वर दो-मुहंा नहीं है (गिनती 23:19)। वह किसी बात को पवित्र 
कहकर बाद में चपुके से उसे अशदु्ध नहीं मान लेता, केवल इसलिए कि उसका पतु्र मर चकुा है। यदि बलिदान उसी क्षण से विद्रोह 
बन गए होत ेजब यीश ुमरे, तो परमेश्वर इसे स्पष्ट रूप से कहता। उसने नहीं कहा। 

कू्रस के बाद मन्दिर सेवा का जारी रहना दिखाता है कि परमेश्वर ने कभी भी मन्दिर-सम्बधंी एक भी आज्ञा को रद्द नहीं किया। हर 
चढ़ावा, हर शदु्धि-विधि, हर याजकीय कर्तव्य और राष्ट्रीय आराधना का हर कार्य मान्य रहे, क्योंकि जो व्यवस्था उन्हें स्थापित 
करती थी, वह बदली नहीं थी। 

बलिदान व्यवस्था का प्रतीकात्मक स्वभाव 
परूी बलिदान व्यवस्था अपनी बनावट में प्रतीकात्मक थी — इसलिए नहीं कि वह वकैल्पिक या अधिकारहीन हो, बल्कि इसलिए कि 
वह उन वास्तविकताओ ंकी ओर सकेंत कर रही थी जिन्हें केवल स्वय ंपरमेश्वर ही एक दिन परू्ण करेगा। जो चगंाइयाँ उसमें घोषित 
की जाती थीं वे अस्थायी थीं — चगें लोग फिर बीमार पड़ सकत ेथे। जो शदु्धियाँ दी जाती थीं वे केवल कुछ समय के लिए थीं — 
अशदु्धता फिर लौट सकती थी। यहाँ तक कि पाप के लिए चढ़ाए जाने वाले बलिदान भी ऐसी क्षमा लात ेथे जिसे बार-बार फिर से 
खोजना पड़ता था। इनमें से कोई भी बात पाप या मतृ्य ुको अन्तिम रूप से हटा नहीं रही थी; वे सब आज्ञा के अनसुार दिए गए चिन्ह 
थे जो उस दिन की ओर इशारा करत ेथे जब परमेश्वर स्वय ंमतृ्य ुको नष्ट करेगा (यशायाह 25:8; दानिय्येल 12:2)। 

कू्रस ने उस अन्तिम कार्य को सम्भव बनाया, पर पाप का वास्तविक अन्त केवल अतंिम न्याय और पनुरुत्थान के बाद ही दिखेगा, 
जब जिन्होंने भलाई की है वे जीवन के पनुरुत्थान के लिए, और जिन्होंने बरुाई की है वे दण्ड के पनुरुत्थान के लिए उठें गे (यहून्ना 
5:28-29)। तभी मतृ्य ुसदा के लिए निगल ली जाएगी। 

क्योंकि मन्दिर की सेवाएँ उन अनन्त वास्तविकताओ ंकी ओर सकेंत करने वाले चिन्ह थीं, न कि स्वय ंवे वास्तविकताएँ, इसलिए 
यीश ुकी मतृ्य ुने उन्हें तरंुत अनावश्यक नहीं बना दिया। वे तब तक लाग ूरहीं जब तक परमेश्वर ने स्वय ंन्याय के रूप में मन्दिर को 
नहीं हटा दिया — यह इसलिए नहीं कि कू्रस ने उन्हें रद्द कर दिया, बल्कि इसलिए कि परमेश्वर ने चिन्हों को काट देना चाहा, 
जबकि वे वास्तविकताएँ जिनकी ओर वे सकेंत करत ेथे, अभी भी यगु के अन्त में उसकी अतंिम परू्ति  की प्रतीक्षा कर रही हैं। 

आज क्षमा कैसे मिलती है 
यदि बलिदानों के बारे में दी गई आज्ञाएँ कभी रद्द नहीं की गईं, और यदि मन्दिर व्यवस्था कू्रस के बाद भी चलती रही — जब तक 
परमेश्वर ने स्वय ं70 ईस्वी में उसे नष्ट न कर दिया — तो स्वाभाविक प्रश्न उठता है: आज कोई कैसे क्षमा पा सकता है? 

उत्तर वही पटैर्न है जो परमेश्वर ने शरुू से स्थापित किया था। क्षमा हमेशा परमेश्वर की आज्ञाओ ंकी आज्ञाकारिता (2 इतिहास 7:14; 
यशायाह 55:7) और उसी बलिदान के द्वारा आती रही है जिसे स्वय ंपरमेश्वर ने ठहराया (लवै्यव्यवस्था 17:11; इब्रानियों 9:22)। 
प्राचीन इस्राएल में आज्ञाकारी लोग यरूशलेम की वेदी के पास आकर विधि के अनसुार चढ़ाए गए लहू के द्वारा वाचा-सबंधंी शदु्धि 

3 I 6 
 



पात ेथे (लवै्यव्यवस्था 4:20; 4:26; 4:31; इब्रानियों 9:22)। आज आज्ञाकारी वही शदु्धि मसीह के बलिदान के द्वारा पात ेहैं, जो 
परमेश्वर का सच्चा मेम्ना है जो पाप उठाता है (यहून्ना 1:29)। 

यह किसी नई व्यवस्था का परिवर्तन नहीं है। यीश ुने बलिदान की किसी आज्ञा को नहीं मिटाया (मत्ती 5:17-19)। बल्कि जब 
परमेश्वर ने मन्दिर को हटाया, तो उसने केवल उस बाहरी स्थान को बदल दिया जहाँ आज्ञाकारिता शदु्धि से मिलती थी। मापदण्ड 
वही रहे: परमेश्वर उन को क्षमा करता है जो उससे डरत ेहैं और उसकी आज्ञाएँ मानत ेहैं (भजन सहंिता 103:17-18; सभोपदेशक 
12:13)। कोई भी मसीह के पास नहीं आता जब तक कि पिता उसे खींच न ले (यहून्ना 6:37; 6:39; 6:44; 6:65; 17:6), और पिता 
केवल उन्हें खींचत ेहैं जो उसकी व्यवस्था का सम्मान करत ेहैं (मत्ती 7:21; 19:17; यहून्ना 17:6; लकूा 8:21; 11:28)। 

प्राचीन इस्राएल में आज्ञाकारिता किसी को वेदी तक ले जाती थी। आज वही आज्ञाकारिता किसी को मसीह तक ले जाती है। बाहरी 
दृश्य बदल गया है, पर सिद्धान्त नहीं। इस्राएल के अविश्वासी बलिदानों के द्वारा शदु्ध नहीं किए गए (यशायाह 1:11-16), और 
आज के अविश्वासी मसीह के लहू से शदु्ध नहीं किए जात े(इब्रानियों 10:26-27)। परमेश्वर ने सदा यही दो बातें माँगी हैं: उसकी 
व्यवस्था की आज्ञाकारिता और उस बलिदान के प्रति समर्पण जिसे उसने ठहराया है। 

शरुु से ही ऐसा एक भी क्षण नहीं रहा जब किसी भी पश ुका लहू या किसी अन्न या मदैा की भेंट ने स्वय ंमें किसी पापी और परमेश्वर 
के बीच सच्ची शान्ति ला दी हो। वे बलिदान परमेश्वर द्वारा आज्ञा दिए गए थे, पर वे सलुह का वास्तविक स्रोत नहीं थे। पवित्रशास्त्र 
कहता है कि बलैों और बकरों के लहू से पाप दरू करना असम्भव है (इब्रानियों 10:4), और यह कि मसीह जगत की स्थापना से पहले 
से ही ठहराए हुए थे (1 पतरस 1:19-20)। अदन से अब तक परमेश्वर के साथ शान्ति हमेशा एक ही सिद्ध, पाप रहित, एकलौत ेपतु्र 
के द्वारा आई है (यहून्ना 1:18; 3:16) — उसी के द्वारा जिसकी ओर हर बलिदान सकेंत करता था (यहून्ना 3:14-15; 3:16)। 
भौतिक भेंटें और चढ़ावे वे दृश्य चिन्ह थे जिनके द्वारा मनषु्य अपने हाथों से पाप की गम्भीरता को छू सके, और क्षमा की कीमत को 
सांसारिक चित्रों के द्वारा समझ सके। जब परमेश्वर ने मन्दिर को हटा दिया, तो आध्यात्मिक वास्तविकता नहीं बदली। जो बदला 
वह भौतिक रूप था। वास्तविकता वही रही: पतु्र का बलिदान ही अपराधी और पिता के बीच शान्ति लाता है (यशायाह 53:5)। बाहरी 
चिन्ह इसलिए समाप्त हुए क्योंकि परमेश्वर ने स्वय ंउन्हें हटा दिया, पर भीतर की वास्तविकता — कि उसका पतु्र उन सब के लिए 
शदु्धि देता है जो उसकी आज्ञा मानत ेहैं — बिल्कुल बदली नहीं (इब्रानियों 5:9)। 

परमेश्वर ने मन्दिर को क्यों नष्ट किया 
यदि 70 ईस्वी में मन्दिर का नाश इस उद्देश्य से होता कि “बलिदान समाप्त कर दिए जाएँ”, तो पवित्रशास्त्र यह बात साफ-साफ 
कहता। वह ऐसा नहीं करता। इसके विपरीत, स्वय ंयीश ुने उसके नाश का कारण बताया: न्याय। 

उन्होंने यरूशलेम पर रोकर कहा कि इस नगर ने अपने दर्शन के समय को न पहचाना (लकूा 19:41-44)। उन्होंने चेतावनी दी कि 
मदंिर पत्थर पर पत्थर न छोड़ ेजाने के लिए गिरा दिया जाएगा (लकूा 21:5-6)। उन्होंने घोषित किया कि घर उजाड़ छोड़ा जाएगा, 
क्योंकि उस ने परमेश्वर के दतूों की नहीं सनुी (मत्ती 23:37-38)। यह बलिदानों को “बरुा” घोषित करने वाली कोई नई शिक्षा नहीं थी; 
यह वही परुाना न्याय का पटैर्न था — वही कारण जिसके लिए पहला मन्दिर 586 ईस्वी में नष्ट किया गया (2 इतिहास 36:14-19; 
यिर्मयाह 7:12-14)। 

दसूरे शब्दों में: 

●​ मन्दिर पाप के कारण गिरा, न कि इसलिए कि व्यवस्था बदल गई। 
●​ वेदी न्याय के कारण हटाई गई, न कि इसलिए कि बलिदान असाध ुहो गए थे। 

आज्ञाएँ वसेै ही लिखी रहीं, पहले की तरह ही अनन्त (भजन सहंिता 119:160; मलाकी 3:6)। परमेश्वर ने जो हटाया वह वे साधन थे 
जिनके द्वारा उन आज्ञाओ ंको परूा किया जाता था। 

4 I 6 
 



कू्रस ने व्यवस्था के बिना कोई नया धर्म अधिकृत नहीं किया 
आज जिस चीज़ को “ईसाई धर्म” कहा जाता है उसका अधिक भाग एक साधारण झठू पर खड़ा है: “क्योंकि यीश ुमर गए, इसलिए 
बलिदानोें की व्यवस्था, पर्व, शदु्धता की विधियाँ, मदंिर और याजकपन — सब रद्द हो गए। कू्रस ने इन्हें बदल दिया।” 

पर यीश ुने ऐसा कभी नहीं कहा। जो भविष्यद्वक्ता उनके विषय में पहले से बोल चकेु थे उन्होंने भी ऐसा कभी नहीं कहा। इसके 
विपरीत, मसीह ने स्पष्ट कर दिया कि उसके सच्चे अनयुायियों को उसके पिता की वही आज्ञाएँ माननी चाहिए जो परुाने नियम में 
दी गई हैं, ठीक वसेै ही जसेै उसके पे्ररित और चेले मानत ेथे (मत्ती 7:21; 19:17; यहून्ना 17:6; लकूा 8:21; 11:28)। 

कू्रस ने किसी को भी यह अधिकार नहीं दिया कि वे: 

●​ मन्दिर की व्यवस्थाओ ंको रद्द कर दें, 
●​ पास्का के स्थान पर प्रभभुोज जसेै नये अनषु्ठान गढ़ लें, 
●​ दशमांश को पादरियों के वेतन में बदल दें, 
●​ परमेश्वर की शदु्धता-प्रणाली को आधनुिक शिक्षाओ ंसे बदल दें, 
●​ आज्ञाकारिता को वकैल्पिक बना दें। 

यीश ुकी मतृ्य ुमनषु्यों को व्यवस्था बदलने का अधिकार नहीं देती; वह केवल यह पषु्टि करती है कि परमेश्वर पाप के विषय में और 
आज्ञाकारिता के विषय में कितना गम्भीर है। 

आज हमारी स्थिति: जो मान सकत ेहैं उसे मानें, जो नहीं मान सकत ेउसे आदर दें 
कू्रस और मदंिर एक ऐसे अपरिहार्य सत्य में मिलत ेहैं: 

●​ व्यवस्था अछूती बनी हुई है (मत्ती 5:17-19; लकूा 16:17)। 
●​ मन्दिर स्वय ंपरमेश्वर ने हटा दिया है (लकूा 21:5-6)। 

इसका अर्थ है: 

●​ जो आज्ञाएँ अभी भी मानी जा सकती हैं, उन्हें बिना बहाना बनाए माना जाना चाहिए। 
●​ जो आज्ञाएँ मन्दिर पर निर्भर हैं, उन्हें जसेै लिखी हैं वसेै ही मानकर आदर दिया जाना चाहिए, पर अमल में नहीं लाया 

जाना चाहिए, क्योंकि परमेश्वर ने स्वय ंवेदी और याजकपन को हटा दिया है। 

हम आज मनषु्यों की शक्ति से बलिदान व्यवस्था को फिर से खड़ा नहीं करत,े क्योंकि परमेश्वर ने अभी तक मन्दिर को वापस नहीं 
बनाया। हम बलिदान की व्यवस्थाओ ंको रद्द घोषित नहीं करत,े क्योंकि परमेश्वर ने उन्हें कभी रद्द नहीं किया। 

हम कू्रस और खाली मन्दिर-पर्वत के बीच भय और काँपत ेहुए खड़ ेहैं, यह जानत ेहुए कि: 

●​ यीश ुवही सच्चे मेम्ना हैं जो उन लोगों को शदु्ध करत ेहैं जो पिता की आज्ञा मानत ेहैं (यहून्ना 1:29; 6:44)। 
●​ मन्दिर-सम्बधंी व्यवस्थाएँ अनन्त विधियों के रूप में लिखी हुई ही रहती हैं (भजन सहंिता 119:160)। 
●​ उनका आज का असम्भव होना परमेश्वर के न्याय का परिणाम है, न कि हमारा अधिकार कि हम उनके स्थान पर कुछ 

और गढ़ लें (लकूा 19:41-44; 21:5-6)। 

5 I 6 
 



कू्रस और मन्दिर साथ-साथ 
सही मार्ग दोनों अतियों को अस्वीकार करता है: 

●​ न यह कि “यीश ुने बलिदान रद्द कर दिए, इसलिए व्यवस्था का अब कोई महत्त्व नहीं।” 
●​ और न यह कि “हम अभी अपने तरीके से, बिना परमेश्वर के मन्दिर के, बलिदान व्यवस्था को फिर से शरुू कर दें।” 

इसके स्थान पर: 

●​ हम मानत ेहैं कि यीश ुपरमेश्वर के मेम्ने हैं, जिन्हें पिता ने उन के लिए भेजा जो उसकी व्यवस्था मानत ेहैं (यहून्ना 
1:29; 14:15)। 

●​ हम स्वीकार करत ेहैं कि परमेश्वर ने मन्दिर को न्याय के रूप में हटाया, न कि व्यवस्था को रद्द करने के रूप में (लकूा 
19:41-44; मत्ती 23:37-38)। 

●​ हम हर उस आज्ञा को मानत ेहैं जिसे आज शारीरिक रूप से मानना सम्भव है। 
●​ हम मन्दिर-पर-निर्भर आज्ञाओ ंका आदर करत ेहैं, उन्हें मनषु्यों के बनाये अनषु्ठानों से बदलने से इंकार करके। 

कू्रस मन्दिर से टकराता नहीं; कू्रस मन्दिर के पीछे छिपे अर्थ को प्रगट करता है। और जब तक परमेश्वर वह सब पनुः स्थापित नहीं 
करता जिसे उसने स्वय ंहटाया है, तब तक हमारा कर्तव्य साफ है: 

●​ जो मान सकत ेहैं उसे मानें। 
●​ जो नहीं मान सकत ेउसे आदर दें। 
●​ कभी भी कू्रस का उपयोग उस व्यवस्था को बदलने के बहाने के रूप में न करें जिसे यीश ुमिटाने नहीं, बल्कि परूा करने 

आए थे (मत्ती 5:17-19)। 

 

 

6 I 6 
 


	 
	 
	parmeshwarkaniyam.org 
	 
	परिशिष्ट 8i: क्रूस और मंदिर 
	दिखाई देने वाला टकराव: मेम्ना और वेदी 
	परमेश्वर के मेम्ने के रूप में यीशु — बिना रद्द किए पूरा करना 
	क्रूस के बाद भी बलिदान क्यों चलते रहे 
	बलिदान व्यवस्था का प्रतीकात्मक स्वभाव 
	आज क्षमा कैसे मिलती है 
	परमेश्वर ने मन्दिर को क्यों नष्ट किया 
	क्रूस ने व्यवस्था के बिना कोई नया धर्म अधिकृत नहीं किया 
	आज हमारी स्थिति: जो मान सकते हैं उसे मानें, जो नहीं मान सकते उसे आदर दें 
	क्रूस और मन्दिर साथ-साथ 


